
Ara surto de l’infern,

tot rabiós i cremat,

només per dir quatre fàstics

que són del tot veritat.

Un dels trets que caracteritza el

ball de diables són els parlaments.

Amb l’excepció de l’àrea del Baix

Camp i el Priorat, la resta de balls

de diables històrics –i aquelles co-

lles que han optat per seguir

aquest model– interpreta una peça

de teatre de carrer que, amb diver-

ses variants, acaba amb la derrota

dels dimonis per part dels àngels.A

més dels textos propis de l’argu-

ment, però, els diables reciten al-

tres versos de caire burlesc.

També, en acabar bona part

dels balls parlats tradicionals del

Camp de Tarragona i del Penedès

apareix un personatge que no té

res a veure amb el desenvolupa-

ment argumental de la peça i que

es dedica a recitar versots en què

critica o ironitza sobre persones i

esdeveniments propers als especta-

dors. Aquests parlaments dels dia-

bles burlescs són, junt amb els ver-

sots que reciten els components

dels balls de diables amb parla-

ments, l’expressió viva d’una

funció dels diables festius que ve

d’antic i que avui és plenament vi-

gent: l’exercici de la sàtira vers les

persones i la societat que els en-

volta. Una funció que –més enllà

de l’ús del foc, element definitori

d’aquestes agrupacions festives–

constitueix un clar referent per

entendre la nostra tradició de dia-

bles festius.

La sàtira pot aparèixer en dife-

rents moments. Alguns balls de

diables que compten amb repre-

sentació teatral –el ball parlat que

figura l’eterna lluita del bé contra

el mal– inclouen en els seu reci-

tats, a més dels versos que són pro-

pis de l’argument del ball, altres

textos que fan referència, en clau

satírica, a persones o esdeveniments

d’actualitat. En altres poblacions, el

recitat dels versots es realitza com

una representació diferenciada del

ball parlat.També ha estat costum

que, en algun indret, els diables

recitin versots durant les cercavi-

les. I encara cal sumar a l’àmbit de

la festa major la possibilitat que els

diables elaborin versots per a altres

festivitats. Un exemple prou repre-

sentatiu és l’enterrament del Car-

nestoltes, una pràctica que arriba,

com en el cas de Reus, a colles

que no tenen ball parlat ni re-

presentació per festa major. En

aquesta ciutat, els versots satírics es

diuen abans de l’enterrament del

braç del Carnestoltes, el qual figu-

ra ha quedat sense cremar el di-

marts de Carnaval.

Sigui com sigui, aquesta possi-

bilitat de crítica –n’hauríem de dir,

potser, prerrogativa– del diable a la

C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

71

ARA SURTO DE L’INFERN 

La sàtira i els diables festius

Salvador Palomar

Representació 

del ball de diables 

de Vilafranca del

Penedès (1998).

S
A

LV
A

D
O

R
P
A

L
O

M
A

R



festa s’emmarca dins un paper més

ampli que el situa com a creador

de l’espai festiu i encarregat de

preservar la distància, encara que

sigui simbòlica, de la representació

vers els espectadors.

En diverses danses i en els balls

parlats el diable era –o encara és–

l’encarregat d’obrir pas, de preparar

l’espai per a la representació i de

tenir cura que ningú no hi entri.

Per exercir aquesta funció el diable

solia portar un objecte agressiu

com un bastó o un fuet. Aquesta

funció també és exercida pel ball

de diables, creant l’espai on es des-

envoluparà la processó, per exem-

ple, en encapçalar els seguicis d’a-

companyament de les autoritats o

les processons de trasllat d’imatges

sagrades entre una ermita i la po-

blació.

Una altra funció, avui obsole-

ta, era la de recaptar diners per a la

colla. Efectivament, els canals ac-

tuals de finançament de les agru-

pacions festives i el seu caràcter

associatiu, i sense ànim de lucre,

han desplaçat el públic del seu pa-

per de pagador de les despeses de

la colla.Tanmateix, les notícies so-

bre aquesta pràctica són ben abun-

dants i no pocs els textos que re-

flecteixen aquest paper:

Qui no farà caritat
del diable me valdré
quel lligui de peus i mans
il entregui a Llucifé.
També parlo pels del poble
com per los furastés
quens allarguian las mans
perquè am fet molts pochs 

[dinés.
[…] Qui no farà caritat,
li agafin cagarrinas,
no se les pugui estroncà
lo menus de quinse dias.

(Ball de Santa Magdalena 
de Bonastre)

El diable és, en definitiva, un

personatge del món festiu que,

subjecte a les lleis d’aquest, pot

exercir la crítica del món quotidià

amb una impunitat de la qual no

gaudeix la resta de la comunitat,

espectadora de les seves gràcies.

Com el bufó o el boig, el diable

realitza accions inversemblants, pot

sortir fora d’ordre i adoptar acti-

tuds que trenquen amb la moral,

provoca escarnis, fa riure i, sobre-

tot, critica. Aquesta capacitat és

inherent al personatge i no ne-

cessàriament una degeneració com

apuntaven, fa anys, alguns folk-

loristes desitjosos de deslliurar les

manifestacions de la cultura popu-

lar de totes les impureses pròpies

del poble.

Parlem sovint de versots ja que

el gènere literàri dels parlaments és

la poesia. Una poesia massa sovint

mancada d’una mínima estructura

mètrica i amb rimes poc elaborades,

però que s’identifica com a tal. El

llenguatge sol ser groller i amb pa-

raules que cerquen provocar l’es-

pectador en la forma, molts cops

més enllà del seu sentit de fons.

Els continguts d’aquests ver-

sots s’adrecen a fer burla dels fets i

esdeveniments coneguts pel pú-

blic, parlant d’allò que tothom sap

o reconeix però que no es critica

habitualment en públic. El referent

local és, per tant, molt important.

Més enllà de les al·lusions a perso-

nes que són ben conegudes pels

actuants, amb qui conviuen a diari

i, probablement, són presents a la

plaça mentre es reciten els versots,

resta la possiblitat de fer referència

als fets socials que afecten la

comunitat a nivell general. Però és

en l’àmbit local on la crítica és més

punyent i on es constata més la

vigència del diable com a màscara

que permet a l’actuant distanciar-

se de la seva personalitat quotidia-

na a la qual haurà de retornar l’en-

demà de la festa.

D’aquesta forma, el diable pot

criticar la moralitat de les persones

o l’actuació dels polítics, fer ex-

plícites les relacions sexuals que es

volen amagar o denunciar les irre-

gularitats de la gestió municipal.

Pot, a més, exagerar, afirmar sense

proves i deformar la realitat, per-

què la seva és una visió grotesca i

provocadora dels fets que pot des-

pertar inquietuds, però que no té

validesa, diguem-ne, en la legalitat.

Malgrat això, no sempre el joc

és admès i, més enllà de la festa, les

conseqüències dels actes del diable

recauen sobre la persona que l’en-

carna. Massa sovint encara són no-

tícia els conflictes entre ajunta-

ments i colles de diables per raó

dels versots de la festa major. La

relació entre diables i ajuntaments

respon, d’una part, al fet que

C
a
ra

m
el

la
M

Ú
S
IC

A
 I

 C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

72

S
A

LV
A

D
O

R
P
A

L
O

M
A

R

Lectura dels versots

del ball de diables 

de l’Arboç (2003).



aquests paguen –en major o menor

mesura– les despeses d’actuació

dels diables a la festa, potser com

antany el senyor pagava la comèdia

que divertia els seus convidats. De

l’altra, hi ha l’exercici del dret a cri-

ticar inherent al personatge. Po-

dríem pensar que en una societat

en què els governants són demo-

craticament triats per administrar

uns recursos que, s’afirma, són de

tots, en què la llibertat d’expressió

és un dret fonamental, aquesta rela-

ció històrica entre els que manen i

els que fan broma des de dalt d’un

empostissat hauria de ser diferent o

potser hauria de perdre bona part

del seu sentit. L’experiència, però,

ens mostra any rere any com, lluny

d’haver perdut la seva vigència, els

versots dels diables continuen es-

sent un revulsiu per al poder i

mantenen aquesta funció terapèu-

tica de provocar –escandalitzar, si

cal– la comunitat.

ALGUNS EXEMPLES 

DEL PASSAT

Posar exemples per il·lustrar aques-

tes pràctiques sempre és difícil ja

que la distància en el temps o en la

geografia fa difícil copsar la seva

incidència. Potser un versot que

ens sembla ara perfectament inno-

cu va despertar, en el seu moment,

la ira dels afectats. I, a l’inrevès,

textos aparentment punyents i

amb un llenguatge groller potser

han passat força desapercebuts.

Comencem pels diables que

acompanyaven les danses. El reu-

senc Antoni de Bofarull explica de

forma ben precisa el paper del dia-

ble burlesc als balls:

lo diable de cada ball anava
vestit com los referits [els del
ball de diables] y era com lo
jutglar ó graciós de la colla,
pus generalment era escullit
pera serho un que tingués lo
do ó habilitat de improvisar
versos […] y així succeia que
encara que’l diable no for-
mava part integrant del ball
representat, acabat aquest,
cosa que tothom esperava, los
que ja havian donat fí á sa
feyna respectiva se separavan

deixant desembarassat la rot-
llo, al mij del qual se col·loca-
va llavors lo diable, que deya
las sevas improvisacions, ja
glossant algun dels disbarats
que se haguesen fet, ja co-
mentant algun fet dels que
estavan llavors en domini de
tothom, lo mateix fet públic
que particular, ja aludint y
fent tornar roig, mòltas vega-
des á algú dels espectadors.

El mateix Bofarull cita una quar-

teta que improvisà, afirma, el 1833

un diable burlesc, «per haver vist

que entre’l forasters que l’escolta-

van hi havia un individuo de calsas

curtes, que era del Ajuntament del

petit poble de Almoster, inmediat

á Reus», i que fa així:

Diable sóc d’aquest ball.
diable sóc i seré:
més m’estimo ser diable
que regidor d’Almoster.

Aquest és, de fet, un vers tòpic

que s’ha recitat en incomptables

ocasions, aplicat a càrrecs i fun-

cions diverses. Un altre tema re-

current són les al·lusions sexuals.A

tall d’exemple breu, recordem la

quarteta que va recitar al davant de

l’Abadia el diable de la Febró

(Baix Camp) tot veient com el ca-

pellà observava des de la finestra:

Gloriós Sant Pere,
Gloriós Sant Pau,
los collons d’un frare
penjats en un clau.

La inclusió, en alguns textos

manuscrits o editats dels balls par-

lats, d’uns parlaments específics per

al diable burlesc és, d’una banda, la

constatació de la importància d’a-

quest personatge i, de l’altra, un

clar intent de limitar la seva capa-

citat satírica, situant la seva crítica

dins el terrenys de les generalit-

zacions més o menys inofensives

i dels tòpics. Els parlaments editats

dels diables reusencs tenen, per

exemple, una especial predilecció

per les dones:

Si comenso per las donas,
crech que no’m quedarà cap;
totas s’han desgarriat,
apenas hi ha sis de bonas.

(Ball de la Rosaura)

A més de les dones hi trobem

referències gairebé sempre tòpi-

ques als habitants dels pobles veïns,

a diferents oficis, etc. El que caldria

considerar és fins a quin punt els

actors que interpretaven els diables

burlescos seguien aquests parla-

ments. A la llum del que comenta

Bofarull, podem suposar que els

parlaments editats ens serveixen

més com a constatació d’una pràc-

tica que com una referència de

continguts.

Quant a balls de diables, ve-

gem aquest exemple de Vilanova i

la Geltrú que ens situa clarament

en l’època que foren escrits, a mit-

jan segle XX:

Corrent més lleuger que el 
[suro

he voltat totes les sínies
i he vist com les albergínies
i altres verdures, van a duro.
Per l’obrer, és un apuro
complir el precepte diari,
doncs que el seu pobret erari
no dóna per gastar tant,
però el siniare, mentrestant,
té un somriure estrafalari

Jo he vist tota la platja
des de Vilanova fins a Sitges,
he vist cames sense mitges
i cossos sense ropatge.
Les dones, amb poc bagatge,
passen bé la temporada
ensenyant la pell cremada
com si hagués estat al foc,
i us prometo que falta poc
per clavar-hi queixalada.

Mentre que el 1982 deien:

Les dones de les nostres platges
llueixen poc les mamelles,
per cada parell que es veu
hi ha cinquanta penjarelles
mal repartit, com veieu.

ELS PARLAMENTS 

SATÍRICS 

EN L’ACTUALITAT

El darrer quart de segle ha estat

especialment prolífic pel que fa a

la producció de versots. I és que

amb l’arribada de la democràcia

als ajuntaments, el 1979, es pro-

dueix un esclat de festa arreu del

país. A partir d’aquest moment

començaran a sorgir noves inicia-

C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

73



tives que recuperen pràctiques tra-
dicionals i les escampen arreu del
territori. En el cas dels diables,
com ja s’ha descrit a bastament, es
produeix un increment espectacu-
lar de colles que segueixen bàsica-
ment el model penedesenc pel que
fa a composició –personatges del
Llucifer i la diablessa, forma de
portar la pirotècnia i d’evolucio-
nar–, però sense realitzar la repre-
sentació teatral de la lluita entre els
diables i sant Miquel. Malgrat
això, són diverses les colles que
reciten versots en un moment o
altre de la festa o que generen
nous tipus de representació.

Som els diables, com veieu,
i aquest any per primer cop
us volem dir quatre coses
abans de sortir al galop.

A més, les tecnologies de
reproducció i comunicació han
facilitat l’edició dels textos, pri-
mer, o la seva conservació en su-
port informàtic. El cert és que, en
l’actualitat, el corpus d’estudi és
prou ampli i en un article com el
que ens ocupa només es poden
donar unes breus mostres. Hi ha,
en tot cas, algunes temàtiques que
són prou comunes: el sexe, la polí-
tica i l’associacionisme. Certament
perquè totes tres emmarquen les
relacions entre les persones dins la
comunitat.

No són, evidentment, les úni-
ques. Malgrat la separació entre
l’Església i el poder polític, i que,
cada cop més, la religió sigui perce-
buda com una opció estrictament
personal, la sàtira contra els cape-
llans i les monges és encara un tòpic
recurrent en els textos dels diables:

Posarem un sex-shop,
a l’església Prioral,
i d’encarregat de cabines,
el prior mossèn Pasqual.
A cal Joan vendrem gometes,
a la Sang, el sexe anal,
a Crist Rei, les cigaletes,
per contentar el personal.
I també a cal Francesc,
farem classes avançades,
de com s’ha de fer el francés,
és a dir, bones mamades.

(Ball de Diables 
de Reus, 1994)

També hi ha diables que par-
len amb veu femenina. Històri-
cament, aquestes manifestacions
festives havien estat una pràctica
exclusivament masculina. I el fet
que algunes colles estiguin encara
avui formades només per homes és
objecte de crítica per part de les
noies integrades en altres colles.

Quant a la política, es pot dife-
renciar clarament entre una sàtira
als grans temes d’abast nacional o
estatal, que sol ser més contundent,
potser perquè és més fàcil, i la crí-
tica des de la proximitat als ajun-
taments i personatges locals. La
ideologia dels components de les
colles de diables es fa prou evident:

Llucifer, sóc internauta
i a la xarxa em pots trobar;
però si em vols tocar la flauta
et caldrà més d’una mà.
A aquest món no hi ha 

[manera
que es pugui viure tranquil;
el qui mana, no s’altera:
fa el feixista amb molt d’estil!
A espanyols, russos i serbis,
amb ses ments imperials,
els ataquen molt els nervis
tots els clams nacionals.
Kosovars, corsos, txetxens,
saharians o bé bascos,
ja en tenim els collons plens
dels Aznar, Mayor i Cascos.

(Ball de Diables 
de Sabadell, 2000)

O per esmentar un exemple
ben recent, en la coincidència de
data entre el seu enllaç matrimonial
i la trobada de balls de diables
centenaris amb parlaments, l’hereu
de la corona espanyola fou objec-
te de repetides al·lusions en els ver-
sots d’unes colles que no es van es-
tar d’evidenciar el seu republicanis-
me.Vegem-ne només un fragment:

Mentre encara cauen míssils
i es tortura a Bagdad,
a Madrid estan de festa,
el futur rei s’ha casat.

[…] però aquesta nova parella
no trenca amb la tradició.
Un és ruc i l’altra és fatxa,
heus aquí un nou rei Borbó.

L’existència d’un monarca,
que sigui el teu cap d’Estat,
demostra que en tres-cents

[anys,
poques coses han canviat.

N’estic fart de monarquia,
ja ens han donat prouta 

[canya.
Si a Madrid volen un rei,
que ho sigui només 

[d’Espanya.

Ara és hora, catalans
de donar un pas valent.
Lluitem per una República
Catalana independent.

(Ball de Diables 
de Torredembarra, 2004)

També les actuacions del go-
vern de la Generalitat són objecte
de parlaments burlescos. Sense
anar més enrere, en les referències
a les divisions dins el tripartit o a la
seva capacitat de generar conflictes
mediàtics. O, per esmentar un as-
pecte concret, sobre la campanya
de control de l’índex d’alcohol en
els conductors:

Diu que fan bufar a tothom,
sembla que no tinguin res a fer.
L’altre dia feien bufar un gos,
que passava pel carrer.»

(Ball de Diables 
de Sant Quintí, 2004).

Els ajuntaments, però, són sens
dubte l’objectiu principal de la crí-
tica diabòlica. I ho han de ser con-
siderant el caire local que tenen els
versots. Els exemples serien tan
nombrosos que tota selecció és no-
més una mínima mostra que, en
absolut,vol ni pot ser representativa.
A més, és en aquest caire local on
radica un dels valors principals de la
cultura popular. És molt díficil, com
veurem tot seguit, avaluar des de
fora la incorrecció, contundència,
grolleria o encert de les sàtires.

Fa més de vint anys, el 1982,
els diables vendrellencs deien:

Espavil, nois, espavil,
que ara venen eleccions
i prou bé que s’hi coneix
que està escrit per tots cantons.

I l’any següent:

Regidors i alcaldes socialistes,
ara s’han ben instal·lat
i amb somriure de floristes,
els seus sous ja s’han doblat.
El canvi que havien promés
s’ha fet doncs ben evident
i on s’ha conegut més
és al seu compte corrent.

C
a
ra

m
el

la
M

Ú
S
IC

A
 I

 C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

74



I és que les promeses electorals

sempre couen:

Ha passat ja l’estiu
i ha fotut molta calda
i no tenim el polisportiu
que va prometre l’alcalde.
El febrer es col·locarà
la primera pedra i grava,
però no van assegurar
de quin any es tractava.

(Ball de Diables 
de l’Arboç, 1985)

O les problemàtiques urbanís-

tiques:

Si les aceres eren estretes
ara ja no n’han quedat.
Pregunteu-ho a les dones

el dia que van al mercat
carregades amb la compra
arriben desfetes al pis,
i es que deu ser una murga
anar esquivant pirulís.

(L’Arboç, 1987)

Una plaça s’ha encimentat
pensant poc en la natura,
és la de Mossèn Joaquim 

[Boronat,
i li fa ombra la casa del 

[Ventura.
Ja s’hi ha ballat sardanes
des de la seva inauguració,
però és el «ball de les rajoles»
el que crida més l’atenció.

(Torredembarra, 1989)

Recollons com millora
la brigada municipal
dos nous cotxes, una moto
i màquina d’escombrar.
Per portar tres fluorescents
el cotxe nou han d’agafar
s’entén, hi ha gent que té 

[certa edat
i no fos cas que, fent força,
algú es quedés llumat.
(Bruixots d’Alcover, 1999)

Però què es pensa que és 
[Reus

per posar una pista de gel,
si és que aquí per patinar,

fem servir patins amb rodes.

I, en lloc de donar tiquets

per anar a patinar,

seria més positiu
que fossin per aparcar,
i és que els preus de les 

[zones blaves,
no et deixen ni respirar.

(Reus, 2000)

Tal com s’ha dit abans, el llen-

guatge dels versots és volgudament

exagerat i provocador. Això com-

porta no pocs problemes en una

societat en què, a vegades, compta

més la forma que el fons:

Aquest any tenim prohibit
de dir paraules grolleres
i és així que hem decidit
fer els versos d’altra manera.

No podem dir cony de dona
sinó part eròtica femenina;
ni tampoc cigala d’home
sinó part sexual masculina.
No hem de fotre’ns amb 

[ningú
amb paraules de cap mena,
sinó passar per l’embut
i parar el cul i l’esquena.

(L’Arboç, 1980)

A més dels components dels

balls de diables, els diables burles-

cos dels balls parlats, al Camp de

Tarragona, continuen posant cu-

llerada al final de les respectives

representacions. Aquest vers fa

referència, evidentment, a l’actor

que interpreta a santa Margarida

al ball parlat del mateix nom;

A Santa Margarida 
li falten uns bons pits
i s’hauria d’afaitar
que m’espanta a les nits.

(La Riera de Gaià, 2000)

O aquest altre, de les dues últi-

mes vegades que ha sortit el ball de

la Mare de Déu de Reus al carrer.

L’últim cop, per primera vegada, el

diable burlesc va ser interpretat per

una noia:

Aquest any noranta-dos
és un any molt especial
perquè hem tingut la subseu
i la torxa al Mercadal.
Al nostre alcalde Abelló
la llibertat li fa mal
va fer treure tots els «freedom»
que hi havia als ravals.
Olímpics haurem estat
però tot el que arriba, passa.
Perquè, enguany, no pagaran
ni als mestres de gimnàsia.

A Reus, ara som molt pobres
i no tenim dinerons,
ja veureu com sortiran
quan s’apropin eleccions.

(1992)

Ara surto de l’infern
tota encesa i recremada,
només us diré quatre coses
i me’n tornaré altra vegada.
Una llufa ens han penjat
i no és dia d’Innocents
als cotxes, prohibir el CAT
i fer-nos portar la E
Diuen que posaran multes
que valdran molts calerons
i tot això ho fan, només,
per tocar-nos els melons.

(2000)

C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

75

Diable de Sant Quintí

de Mediona recitant 

els parlaments (2000).

S
A

LV
A

D
O

R
P
A

L
O

M
A

R



LA RELACIÓ AMB 
ELS AJUNTAMENTS

Tal com s’ha dit, entre totes les

bromes i crítiques que poden fer

els diables, aquelles que impacten

més, per la seva proximitat, són les

que s’adrecen a les autoritats mu-

nicipals. Això comporta una no

sempre fàcil relació entre els grups,

en tant que associacions culturals

que desenvolupen la seva activitat

a la població, i el poder local. Els

exemples de tensions o conflictes

són nombrosos, tot i que en bona

part no trascendeixen de l’àmbit

estrictament local. I és que la festa

no possibilita a vegades el dis-

tanciament suficient respecte a la

quotidianitat que possibiliti una

lectura diferenciada de les actituds

o les opinions manifestades en el

moment de la celebració.

Els fantasmes del castell
han arribat a l’ajuntament
Cagu’n déu, ja n’estic fart
d’aquests cabrons aprofitats.

Esgarrifeu-vos, valldemollencs,
d’aquesta festa major,
ja en tinc els collons plens
de tan poca animació.

Si pel carrer de la Unió passeu,
i en sec us ve la caguera,
hi ha un wàter que us espera,
fet nou, bo i amb banyera.

(Vallmoll, 1996)

Un exemple prou representa-

tiu d’aquest tipus de conflictes es

va produir a Vallmoll (Alt Camp),

l’hivern de 1996. Per Sant Sebastià

es va presentar el nou ball de dia-

bles de la població impulsat per

l’agrupació de cultura popular «El

Moll» i apadrinat pel Ball de Dia-

bles de Tarragona. Els versots reci-

tats pels diables van motivar l’e-

nuig d’un sector de la població i

l’actuació contundent del govern

municipal del PSC, que va perso-

nalitzar en la presidenta de l’agru-

pació, professora de música i ales-

hores treballadora municipal, la

responsabilitat del contingut dels

parlaments i la va acomiadar. La res-

posta des del món de l’associacio-

nisme cultural fou molt important.

Hi ha un article de Joan Cavallé

–«Versots coents», a El Punt 6/2/

1996– que explicita prou bé la per-

plexitat que va produir l’actuació

del govern municipal de Vallmoll:

Els versots rarament agraden,
de vegades perquè no els fan
persones avesades a escriure
però, sobretot, perquè la seva
intenció fonamental no és
altra que la d’emprenyar.
Tanmateix, que els versots no
agradin no vol dir que les
autoritats hagin de prendre
mesures de càstig com les
que allí s’han donat: suspen-
dre d’ocupació i sou un dels
membres dels diables que
treballa al municipi. En el
moment d’escriure aquestes
línies no he tingut ocasió de
llegir els versots motiu d’es-
càndol. Ni tampoc he parlat
amb cap part implicada en
l’afer. Però la meva opinió no
prové de cap consideració
particular, sinó d’un criteri
que considero general: que
els versots dels diables moles-
tin forma part de la mateixa
essència dels balls parlats;
prendre represàlies és una ac-
titud hipòcrita.

Més recent és la pol·lèmica

generada pels versots del ball de

diables de Vilanova i la Geltrú a la

festa major de 2002. En els versots

s’ironitzava sobre el fet de no po-

der parlar d’homosexuals, una

temàtica prou freqüent en els par-

laments dels diables. En aquest cas,

però, hom va considerar que es

tractava d’un atac a la condició

personal d’un regidor i que no es

feia referència a la seva actuació

pública com a polític. I, a més, es

produïa en un context social espe-

cialment sensibilitzat pels drets

personals. El ball de diables vilano-

ví va rebre crítiques i no pas des

del sectors reaccionaris que acos-

tumen a escandalitzar-se després

d’alguna festa major. En tot cas, la

polèmica, inevitablement, va exa-

gerar-se, polititzar-se, i va esde-

venir foc creuat d’opinions a la

premsa. Una situació que va fer un

mal servei tant a l’inqüestionable

respecte a les opcions personals en

matèria sexual com a la llibertat

d’expressió inherent a la festa.

De ben segur, en poblacions

properes es reciten cada any ver-

sots més gruixuts que els que es

van dir a Vilanova, però a la nostra

societat s’estableix una clara di-

ferència entre la crítica política o

ideològica, que, en general, es con-

sidera legítima i necessària, i l’atac

C
a
ra

m
el

la
M

Ú
S
IC

A
 I

 C
U

LT
U

R
A

 P
O

P
U

L
A

R

76

S
A

LV
A

D
O

R
P
A

L
O

M
A

R

Diables amb signes

republicans el dia 

del casament reial

(2004).



a les opcions personals, que ten-

deix a ser rebutjat. En un article

sobre el diable burlesc i la seva

funció avui, Raül Flores, excap de

colla dels diables de Torredembar-

ra, acaba fent aquesta reflexió:

No s’ha de confondre la crí-
tica amb la befa i l’escarni de
particulars; sens dubte, el
millor blanc per la sàtira bur-
lesca són els personatges pú-
blics, en especial els polítics i
la seva obra. Són ells els que
estan més acostumats a la crí-
tica i la majoria la reben com
un socioindicador de popula-
ritat. Si més no, l’han d’ac-
ceptar com un saludable estí-
mul de millora. Ara bé, un
bon vers i un bon burleta han
de fer riure fins i tot el cen-
surat i, mai, no haurien de
provocar sentiments negatius
al públic i millor si tampoc
els provoca al mofat.

Al jutjat també, o pactant dis-

cretament acords amb els im-

plicats, han acabat altres colles. I

s’apunta, fins i tot, una certa ten-

dència a l’autocensura de les colles

potser perquè, en l’actualitat, no

s’aconsegueix establir la necessària

distància entre el temps festiu i la

quotidianitat. Entre les llicències

pròpies de la festa i la norma que

regeix a diari. I això és greu, ja que

la festa hauria de ser paradigma

d’excepcionalitat.

En tot cas, per acabar, un altre

exemple que, ben a l’inrevés, no

implica conflicte. A l’Arboç del

Penedès, la passada festa major, l’a-

gost de 2003, es produeix una si-

tuació singular.Després de les elec-

cions municipals el govern inclou

persones –entre elles, les que han

pactat l’alcaldia– vinculades des

de fa molts anys al ball de diables.

Hi ha curiositat per saber què

diran els versots dels diables, habi-

tualment força crítics amb l’Ajun-

tament. En entrar a la plaça els

diables s’acompanyen de dos cap-

grossos que representen explícita-

ment els responsables del pacte:

Aquests dos, sí, els capgrossos,
manen a la casa gran.
Dos diables per alcalde?
Si el poble destrossaran!

Cago’n les cames que els 
[aguanten,

cago’n la mare que els va 
[parir.

Com pot ser que dos diables
ens puguin així trair!

Llucifer! què és el que passa?
has perdut l’enteniment?
Com pot ser que dos diables
es reparteixin l’ajuntament?

Hem nascut per ser diables
i a l’ajuntament hem de

[castigar.
Però tenim l’enemic a casa,
ja ens hi podem cagar!

Les al·lusions al tema, amb les

habituals referències sexuals i es-

catològiques que caracteritzen els

versots arbocencs, es repeteixen en

bona part de les intervencions dels

membres de la colla.Al final, l’alcal-

de i els dos regidors-diables baixen

simbòlicament del balcó de l’ajun-

tament, es posen el vestit i també

diuen els seu versots, fent broma

dels companys de govern i dels

regidors de l’oposició.Però, en aca-

bar els versots, més d’un espectador

opinava que, tot plegat, havien estat

força moderats, producte, en certa

forma, d’un pacte entre amics, trac-

tant-se, en definitiva, d’una picaba-

ralla només aparent.

El cert, però, és que versots

formalment molt més suaus han

generat polèmiques i problemes als

diables d’altres poblacions. I és que

seria absurd intentar fixar els límits

d’una pràctica festiva que només

es pot interpretar en clau local. El

costum –allò que, a vegades, inten-

tem definim com a tradició– o la

interacció entre diables i públic,

semblant però diferent en cada in-

dret, ens poden ajudar a copsar

perquè el que en una població és

motiu de seriosos enfrontraments

en un altra passa desapercebut.

Sembla, però, que els versots són, o

haurien de ser, exagerats. Que for-

men part d’allò que anomenaríem

políticament incorrecte. Fins a

quin punt aquesta incorrecció pot

trasbalsar la comunitat, fins a quin

punt el llenguatge festiu pot afec-

tar la relació quotidiana entre les

persones implicades en la cele-

bració, és quelcom que no és pot

delimitar i que, probablement, no-

més té resposta en cada context

particular.

Cal, però, afirmar que els ver-

sos satírics són un dels valors fona-

mentals de la pràctica dels diables

festius. Convé, per tant, reivindicar

la paraula i la capacitat de crítica

–burlesca, exagerada, divertida…–

dels diables com un dels aspectes

bàsics que els caracteritzen, a més

del foc.

Les tensions amb el poder lo-

cal són, malgrat tot, un símptoma

prou clar de la necessària vigència

dels diables com a instruments de

crítica festiva. Se suposa que els

diables són malparlats, descarats i

provocatius perquè, com diu el

diable burlesc del ball de Santa

Margarida:

Ja tenen raó a l’ajuntament:
aquest ball no anirà enlloc
amb tota aquesta gent.

C
U

L
T

U
R

A
 P

O
P
U

L
A

R

77

FE D’ERRATES

En el número anterior de CARAMELLA X, en l’article de Jordi Castellví:

«Les festes de carrer de Capellades» va haver-hi un error en la redac-

ció i correspondència dels peus de les fotografies.

Fotografia p. 59: Una de les primeres ballades del ball pla de Capellades

després de la seva recuperació el 1948 dins el tradicional «anar a treu-

re ball».

Fotografia p. 60: Parelles d’infants a «portar la panera» en el seguiment

del dia del Barri del Gegant del 1949.


